Volume 03, Issue 01, January-March 2025 PP: 197-217 Open Access on: www.alimanjournal.com







# غلام احمد پرویز کے نظریات کی روشیٰ میں روایتی نم ہی تصورات کا تحقیقی و تنقیدی مطالعہ Ghulām Aḥmad Parvēz's Thought: An Analytical Review of Traditional Religious Practices

Dr. Muhammad Akram<sup>1\*</sup>, Muhammad Saad<sup>2</sup>

#### Article History

**Received** 12-02-2025

Accepted 26-03-2025

**Published** 30-03-2025

Indexing









### **ACADEMIA**





#### **Abstract**

This study presents an analytical review of traditional religious practices such as wasīlah (intercession), ta vīz va dam (amulets and incantations), and 'urs (saintly commemorations) in the perspective of Ghulam Ahmad Parwez's thought. Parwez, a prominent twentieth-century Qur'an-oriented reformist scholar, critically challenged ritualistic and mystical elements that, in his view, emerged from post-Qur'anic traditions and cultural influences rather than from the original Islamic message. According to Parwez, practices involving the seeking of spiritual assistance through saints, objects, or rituals undermine the Qur'anic concept of tawḥīd and human accountability, shifting focus from personal effort and Divine guidance to intermediaries and supernatural expectations.

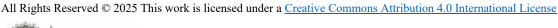
This research explores Parwez's epistemological framework, which prioritizes the Qur'an as the sole authoritative source for belief and practice, while questioning the role of classical jurisprudence, Sufi traditions, and popular religiosity in shaping Muslim society. The study further examines his criticism of shrine culture and the commercialization of religious rituals, arguing that such practices reinforce passivity, social stagnation, and dependency on religious authorities. Through textual analysis of Parwez's writings and contemporary scholarly evaluations, the research highlights both the strengths and limitations of his reformist approach.

The findings suggest that Parwez's critique contributes significantly to modern Islamic reform discourse by advocating rationality, socio-economic development, and direct engagement with the Qur'anic worldview. However, his dismissal of centuries-old interpretive traditions has also been viewed as reductionist by many scholars. Overall, the study offers a balanced assessment of Parwez's perspectives and their implications for understanding traditional religious practices in contemporary Muslim contexts.

#### **Keywords:**

Ghulām Aḥmad Parvēz, Traditional Religious Practices, Islamic Reform, Tawḥīd, Shrine Culture, Qur'an-Oriented Approach, Popular Religiosity.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Visiting Lecturer, Government College University Faisalabad, Hafizabad Campus.









<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Assistant Professor, Government College of Technology, Pindi Bhattian, Hafizabad. akramfqchfd@gmail.com \*Corresponding Author



ناقدین تصوف نے نذر، تصور وسلہ، تعویز ودم اور عرس پر نقد کیا ہے۔ غلام احمد پر ویز نے نذر کو غیر شرعی فعل قرار دیا ہے۔اس کے خیال میں وہائی مسلک کے سواتمام اسلامی فرقے مزاروں پر منتیں مانگتے ہیں جو کہ غیر شرعی فعل ہے۔موصوف کے نقد کا قرآن وسنت کی روشنی میں تحقیقی مطالعہ کیا جائے گا۔تذریحے لغوی واصطلاحی معانی کا تحقیقی مطالعہ کیا جائے گا،تا کہ نذر کے مفہوم کی وضاحت ہو سکے۔

نذر کاقر آن وسنت کی روشنی میں تحقیقی جائزہ لے کر شرعی حیثیت کو واضح کیا جائے گا۔ غلام احمد پر ویزنے تصور وسیلہ کو مور د نقد کھہرایا ہے، وسیلہ اور استمداد کے بارے ناقدین کے نقد کا جائزہ قر آن وسنت کی روشنی میں لیا جائے گا۔ غلام احمد پر ویز قر آن کریم کے سواکسی شے کے وسیلے کے قائل نہیں۔اس کے الفاظ میں خدااور بندوں میں تعلق کا وسیلہ اس کی کتاب ہے اور خدااور انسان کے در میان دوسرے انسانوں کے لیے ذریعہ بننے کا تصور غیر قر آنی ہے۔قر آن وسنت سے توسل واستمداد کا تحقیق مطالعہ کیا جائے گاتا کہ حقیقت تک رسائی حاصل کی جائے۔

تیسرامسکلہ تعویزودم ہے۔ غلام احمد پرویز نے تعویزات پر نقد کرتے ہوئے دوسوالات اُٹھائے ہیں۔ اول: تعویزات کے متعلق تمام احادیث وضعی ہیں۔ دوم: تمام قسم کے خرافات صدراول میں موجود نہ تھے۔ دونوں سوالات کا قرآن و حدیث کی روشنی میں جائزہ لیا جائے گا، تاکہ حقیقت تک رسائی حاصل ہو۔ ناقدین کے ہاں چو تھا ہم مسکلہ عرس ہے، موصوف عرس کوعیسائیت سے ماخوذ قرار دیتے ہیں اور غیر شرعی فعل قرار دیتے ہیں۔ موصوف کے نقد کا احادیث مبار کہ کی روشنی میں جائزہ لیا جائے گا کہ عرس کی حقیقت و حیثیت کیا ہے۔ بعد از ال تجزید میں مسکلہ کی حقیقت کا دکر کیا جائے گا۔

## تصور وسیله، تعویزود م اور عرس پر نقد کا جائزه

مزارات صوفیہ کے متعلقہ امور میں ایک اہم مسکلہ زائرین کااہل قبور پر نذرو نیاز کا فعل ہے۔ غلام احمد پر ویزنے نذرو نیاز پر نقد کرتے ہوئے اس کا سبب معاشر تی بدنظمی اور مایوسی قرار دیاہے۔

#### نذرونيازير نفتر كاجائزه

غلام احمد پرویز کے نزدیک انسان کی ہے بسی کا عالم ہے کہ مزاروں پر مرادیں مانگنے والوں کا ہجوم رہتا ہے۔اس فعل کو معاشر تی مایوسی کا شاخسانہ قرار دیے ہوئے ککھتے ہیں:

''اورنہ بیاریوں کاعلاج لوگوں کی دستر سکے اندر ہو تو وہ مایوس ہو کراس قسم کے توہم پرستانہ سہاروں کی طرف رخ کرتے ہیں۔ پاکستان میں یہی صورت حال پیدا ہو چکی ہے اور یہی وجہ ہے کہ یہاں پیری مریدی، قبر پرستی، گنڈے تعویذ اور وردوو ظائف کا چلن عام ہور ہاہے اور جوں جوں معاشرہ میں بد نظمی اور بد عنوانی بڑھتی جاتی ہے۔ مزاروں پر مرادیں مانگئے والوں کے بچوم اور آستانوں پر مایوسیوں کے انبوہ میں اضافہ ہو تا جاتا ہے۔ بے کس اور بے بس انسان شکوں کے سہارے نہ تلاش کرے تو اور کیا کرے۔''(1)

غلام احمد پرویز کے نفتہ کے مطابق نذر و نیاز اور مرادیں مانگناماحول کی پیدا کردہ مایوسی ہے۔ بے بسی کے عالم میں اس فعل کو اختیار کرتے ہیں تحقیق طلب امر بیہ ہے کہ نذر و نیاز کی شرعی حیثیت کیا ہے۔ اہل حدیث حضرات کے عقائد تصوف کے بارے غلام احمد پرویز لکھتے ہیں:
''عام طور پر سمجھاجاتا ہے کہ اہل حدیث حضرات (جنہیں عرف عامہ میں وہائی کہاجاتا ہے) تصوف کے قائل نہیں لیکن بیہ خیال درست نہیں۔ تصوف کے وہ بھی اسی طرح قائل ہوتے ہیں جس طرح دوسرے مسلمان، فرق صرف اتنا ہے کہ وہ

مزاروں پر منتیں نہیں مانتے اور چڑھاوے نہیں چڑھاتے ، جہاں تک تصوف کے عقائد کا تعلق ہے وہ بھی دوسروں سے پیچیے نہیں۔''(2)

غلام احمد پرویز کے نزدیک مزارات پر نذرو نیاز دینے والوں کا ہجوم رہتا ہے اور یہ معاشرتی بد نظمی اور تو ہم پرستی کار دعمل ہے۔ موصوف کے نزدیک وہائی مسلک کے سواتمام اسلامی فرقے مزاروں پر منتیں مانگتے ہیں، جو کہ غیر شرعی عمل ہے۔ موصوف کے نقد کا قرآن وسنت کی روشنی میں تحقیقی مطالعہ کیا جائے گاتا کہ نذر کے مفہوم کی وضاحت ہوسکے۔ نذرو نیاز کا قرآن و سنت کی روشنی میں تحقیقی جائزہ لے کر شرعی حیثیت کو واضح کیا جائے گا۔

### نذركے لغوى واصطلاحى معانى

''المفردات''میں نذر کے معانی کویوں بیان کیا گیاہے:

''نذریہ ہے کہ کسی واقعہ کے پیش آنے کی وجہ سے تم اپنے اوپر اس عبادت کو واجب کر لوجو تم پر پہلے واجب نہیں تھی اور تم یہ کہو کہ میں نے اللہ تعالیٰ کے لیے اس عبادت کی نذر مانی ہے۔''(3)

#### نذر كالصطلاحي معلى

نذركي اصطلاحي تعريف كرتے ہوئے حافظ ابن حجر عسقلاني دوفتح الباري "ميں لکھتے ہيں:

''نذر کی سب سے عمدہ قسم ہیہے کہ جب انسان کسی مرض سے شفاء پاجائے تو کہے کہ مجھ پر نذر ہے کہ میں اللہ کے لیے اتنے روزے رکھوں گا یا مجھ پر نذر ہے کہ میں اللہ کا شکر اداکر نے کے لیے اتنی چیزوں کا صدقہ کروں گا اور اس نذر کو کسی چیز پر معلق نہ کرے اور اسی کے قریب وہ نذر ہے جس میں کسی عبادت کو کسی کام پر معلق کیا جائے۔ مثلاً یوں کہے کہ اگر اللہ نے میرے مریض کو شفاء دی تو میں استے روزے رکھوں گا ہا تنی نمازیں پڑھوں گا۔''(4)

مذکورہ تعریفات کی روشنی میں معلوم ہوا کہ نذر سے مراد وہ چیز (عبادت/صدقہ )ہے جو کوئی شخص اپنی مراد کے عوض اپنے اوپر واجب

### کرلیتاہے۔

# قرآن كريم كي روشني ميں نذر كامطالعه

قرآن کریم کی روشنی میں نذر کا تحقیقی مطالعہ کیاجائے گا۔ایفائے نذر کے بارے قرآن مجید میں ارشادر بانی ہے:

"يوفون بالنذر و يخافون يوماً كان شره مستطيراً"(5)

ترجمہ:جولوگ اپنی نذوں کو بورا کرتے ہیں اور اس دن سے ڈرتے ہیں جس دن کی گرفت یاعذاب چاروں طرف پھیل جائے گا۔

آیت مذکوره کی تفسیر "حامع البیان" میں یوں مذکورہے:

'' قادہ نے کہا: جولوگ نماز،روزہ، جج، عمرہ اور دیگر فرائض کی اللہ کی اطاعت میں نذر مانتے ہیں،اللہ تعالیٰ نے ان کا نام ابرار رکھاہے۔''(6)

نذر کے بارے القرطبی ماکی کی رائے حسب ذیل نقل کی جاتی ہے:

''اب رہا یہ سوال کہ پھر نذر کاماننا حرام ہے یا مکروہ ہے؟ تو علاء کا معروف مذہب میہ ہے کہ نذر ماننا مکروہ ہے اور میں کہتا ہوں کہ میرے نزدیک ظاہر رہے ہے کہ جس کے حق میں اس فاسد کا خطرہ ہواس کا نذر ماننا حرام ہے اور جس کا یہ اعتقاد نہ ہواس کا



نذر ماننا مکر وہ ہے، بہر حال جب بھی نذر مانی جائے خواہ وہ کسی طرح ہواس کو پورا کرنا واجب ہے، کیوں کہ نبی ملٹی آیا ہم نے فرمایا: جس نے اللّٰہ کی اطاعت کی نذر کی وہ اس کی اطاعت کرے۔"(7)

''صحیح مسلم''میں ایفائے نذر کے متعلق ایک روایت یوں مر قوم ہے:

'' حضرت عمران بن حصین ؓ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم طرفی ہیں ہے نہتر میں سے بہترین لوگ وہ ہیں جو میرے قرن میں ہوں گے۔ پھر وہ لوگ ہیں جو ان کے قریب ہیں۔ پھر ان کے بعد ایک ایسی قوم آئے گی جو نذر ما نیس گے اور اس کو پورا نہیں کریں گے وہ خیانت کریں گے اور امانت داری نہیں کریں گے۔وہ شہادت دیں گی اور ان میں موٹا یا ظاہر ہوگا۔''(8)

فقہاء کے تحقیق مطالعہ سے عیاں ہوا کہ نذر فی نفسہ جائز ہے۔اس وقت ممنوع ہو جاتی ہے جب بندہ یہ اعتقاد رکھے کہ وہ نذر کے ذریعے ایسی چیز کو حاصل کرے گاجواس کے مقدر میں نہیں۔

## ایفائے نذراحادیث کی روشنی میں

احادیث مبارکہ سے نذر کے بارے تحقیقی مطالعہ کیاجاتا ہے۔حضرت ابن عمر سے ایک روایت یول منقول ہے:

'' حضرت ابن عمرٌ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمرٌ نے فرمایا: میں نے زمانہ جاہلیت میں ایک رات مسجد حرام میں اعتکاف کرنے کی نذرمانی تھی۔ نبی ملنی آیتر نے فرمایا: اپنی نذریوری کرو۔''(9)

''ابوداؤد''میں معصیت کی نذر بور ی نه کرنے کے بارے روایت بول منقول ہے:

''حضرت عائشٌ بیان کرتی ہیں کہ رسول الله طرفی آئی ہے فرمایا: جس شخص نے الله کی اطاعت کی نذر مانی ہے وہ الله کی اطاعت کرے اور جس نے الله کی معصیت کی نذر مانی ہے وہ الله کی معصیت نہ کرے۔''(10)

قرآن وسنت کامطالعہ نذر کی شرعی حیثیت کا اثبات کرتاہے اور اپنی نذروں کو پورا کرنے کا حکم دیتاہے۔ آپ ملٹی ایکٹی نے جاہلیت کی نذر پوری کرنے کی تاکیدی ہدایت فرمائی۔ آپ ملٹی ایکٹی نزرپوری نہ کرنے والوں کی مذمت فرمائی۔

## نذر كي ابميت وحيثيت

نذر کی حیثیت کے بارے '' صحیح بخاری'' میں حضرت ابوہریرہ سے روایت یوں مرقوم ہے:

'' حضرت ابوہریر ہُنیان کرتے ہیں کہ نبی طبیع آئی نے نذر ماننے سے منع فرمایا اور فرمایا: نذر کسی چیز کوٹال نہیں سکتی اور نذر بخیل سے عبادت نکالتی ہے۔''(11)

‹‹سنن نسائی'،میں نذر کی حیثیت یوں بیان کی گئے ہے:

'' حضرت ابوہریر ہُنیان کرتے ہیں کہ نبی کر یم النہ اُنہ نبی کر میم النہ اُنہ نبیں آسکتی جو اس سے پہلے مقدر نہ ہو چکی ہو۔ نذر بخیل سے پہلے مقدر نہ ہو چکی ہو۔ نذر بخیل سے اس سے پہلے مقدر نہ ہو چکی ہو۔ نذر بخیل سے اس کی عبادت کو نکالتی ہے۔''(12)

نذر کے بارے احادیث مبار کہ رہنمائی کرتی ہیں کہ نذر کے ذریعے کسی ایسی چیز کو حاصل نہیں کیا جاسکتا جوانسان کے مقدر میں نہیں، لہٰذاالیااعتقادر کھنے سے منع فرمایا۔

#### ممنوع نذركي وضاحت

قاضی عیاض بن موسیٰ مالکی ؓ نذر کی ممانعت کی وجہ بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''اور حدیث میں نذر مانے کی ممانعت کی ہے وجہ بھی ہو سکتی ہے کہ نذر مانے والے نے جب تک نذر نہیں مانی تھی۔اس وقت تک اس نے وہ عبادت نہیں کی تھی اور وہ اس شرط پر اس عبادت کو کرتا ہے کہ اس کا وہ کام ہو جائے ، جس کے لیے اس نے اس عبادت کی نذر مانی تھی اور اس کی بید عبادت گویا کہ اس کا معاوضہ ہے اور اس سے اللہ تعالیٰ کے قرب کی زینت خراب ہو جاتی ہے اور وہ اجر نہیں ملتا جو خالص عبادت پر ملتا ہے ''(13)

نذر کی ممانعت کے بارے ابن الاثیر الجزری فقل کرتے ہیں:

''احادیث میں نذر سے ممانعت کاذکر بہت آیا ہے اور یہ نذر کی تاکید اور اس میں نذر کے واجب ہونے کے بعد اس کو پورا کرنے میں سستی سے ڈرانا ہے اور اس سے مقصود نذر سے جھڑ کنا ہوتا ہے ، تاکہ نذر نہ مانی جائے۔ تواس میں نذر کے علم کو باطل کرنا ہوتا ہے اور اس کو پورا کرنے کے لزوم کو ساقط کرنا ہوتا ہے ۔ کیوں کہ ممانعت کے بعد نذر ماننا گناہ ہوتا اور اس کو پورا کرنالازم نہ ہوتا اور ممانعت کی احادیث کی توجیج یہ ہے کہ لوگوں کو یہ بتایا جائے کہ نذر اس کے مقصود کو جلد تھینچ کر نہیں لاتی اور نہ ان سے جلد کسی ضرر کو دور کرتی ہے اور نہ ان سے قضا اور تقدیر کوٹالتی ہے ۔ توگویا آپ ملے الیہ ہے نہیں اسی مصیبت طرح نذر نہیں مانو گوگا ہے مقدر ہو چکی ہے ۔ پس تم اس قسم کے اعتقاد سے نذر نہیں مانو گے تو پھر تم اس نذر کو پورا کر و ۔ کیوں کہ تم نے جس عبادت کی نذر مان لی ہے وہ تم پر لازم ہے۔ ''(14)

# ممنوع نذرختم كرنے كى اجازت

''سنن ترمذی'' میں حضرت عمران بن حصین سے روایت یول منقول ہے:

'' حضرت عمران بن حصین سے ایک طویل حدیث مروی ہے اور اس کے آخر کے الفاظ میں رسول اللہ طرق آئی آئی نے ارشاد فرمایا: اللہ تعالیٰ کی معصیت میں نذر کو پورا کرنا جائز نہیں اور نہ اس چیز کی نذر ماننا جائز ہے، جس کا ابن آدم مالک نہیں ہے۔''(15)

آپ الناييم في پيدل ج كى نذر سے منع كرديا، "سنن ابوداؤد" ميں روايت مرقوم ہے:

'' حضرت ابن عباسٌ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم طبّی آیاتی کو یہ خبر پہنچی کہ حضرت عقبہ بن عامر کی بہن نے یہ نذر فرمائی ہے کہ وہ پیدل بچ کرے گی۔ آپ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ اس کی نذر سے مستغنی ہے اس سے کہو کہ سوار ہو۔''(16)

آپ طبّی آئیتی نے ایک شخص کو دھوپ میں کھڑار ہے کی نذر سے منع کر دیا۔'' سیحے بخاری''میں روایت نقل کی گئی ہے:
'' حضرت ابن عباسٌ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم طبّی آئیتی خطبہ دے رہے تھے۔ آپ طبّی آئیتی نے دیکھا ایک آدمی (دھوپ)

میں کھڑا ہے۔ آپ طبّی آئیتی نہیں کرے متعلق ہو چھا۔ صحابہ نے بتایا کہ اس نے نذر مانی تھی کہ یہ کھڑار ہے گا اور بیٹے گا نہیں کرے اور سائے میں نہیں رہے گا اور یہ بات نہیں کرے گا اور روزے رکھے گا۔ آپ طبی آئیتی نے فرمایا: اس سے کہو کہ باتیں کرے اور سائے میں نہیں رہے اور بیٹے اپنار وزہ یورا کرے۔''(17)



الیی نذر جوانسان کو مشقت میں ڈالنے والی ہے اللہ کے رسول ملٹھ کیا تم نے ایسی نذر کو ختم کرنے کے احکامات صادر فرمائے۔ کیوں کہ اسلام آسان دین ہے۔ مشقت والے اعمال چھوڑنے کی تلقین کرتاہے۔

# مالى نذر ميس تبديلي كى اجازت

ابولبابہ رضی اللہ عنہ کو کل مال کے صدقہ کرنے کی نذر سے منع کر دیا گیا۔ روایت "سنن ابوداؤد" میں یوں مرقوم ہے:

'' حضرت ابولبابہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میر کی تو بہ یہ ہے کہ میں اپنی قوم کے اس گھر کو چھوڑد وں جس میں میں نے گناہ کیا
تھا اور میں اپنے تمام مال کو اللہ کے لیے صدقہ کر دوں۔ آپ ملی آئی آئی نے فرمایا: تمہارے لیے تہائی مال کو صدقہ کرنا کافی
ہے۔''(18)

"سنن نسائی" میں کل مال کے صدقہ کی نذر سے ممانعت کی حدیث یوں مر قوم ہے:

'' حضرت کعب بن مالک بیان کرتے ہیں کہ میں نے کہا: یار سول اللہ! میری توبہ یہ ہے کہ میں اپنا کل مال اللہ اور اس کے رسول کی طرف صدقہ کردوں۔رسول میں ہے فرمایا: تم اپنا بعض مال روک لویہ تمہارے لیے بہتر رہے گا۔ میں نے کہا: خیبر میں جومیر احصہ ہے میں اس کور کھ لیتا ہوں''(19)

احادیث سے واضح ہوا کہ مالی نذر میں تبدیلی کی گنجائش موجود ہے۔اگر کل مال صدقہ کرنے کی نذر مانتاہے توضر ورت کامال ر کھنامباح

-4

#### شرائط نذر

ردالمخارمین نذر کی شرائط کو یون بیان کیا گیاہے:

"(1) جس کام کی نذرمانی ہے وہ کام لذاتہ معصیت اور گناہ نہ ہو۔ اس لیے عیدالاضحیٰ کے دن روزہ رکھنے کی نذرمانا صحیح ہے کیوں کہ وہ معصیت لغیرہ ہے (2) جس چیز کوعبادت میں خرچ کرنے کی نذرمانی ہے وہ اس کی ملکیت سے زائد نہ ہویاوہ چیز کسی اور کی ملکیت میں نہ ہو۔ مثلاً اس نے ایک ہزار روپے صدقہ کرنے کی نذرمانی اور اس کے پاس صرف سور و پے ہیں تواس پر صرف سوصدقہ کرنے واجب ہوں گے (3) جس عبادت کی نذرمانی ہے اس کا کرنامحال نہ ہو۔ مثلاً اس نے گزشتہ کل کے روزے یااعتکاف کی نذرمانی تواس کے لیے یہ نذر صحیح نہیں ہے (4) اگر اس نے صاحب نصاب پر صدقہ کرنے کی نذرمانی تو یہ نذر صحیح نہیں۔ اللہ یہ کہ وہ مسافر صاحب نصاب پر صدقہ کرنے کی نیزرمانی کے بعد تسبیحات یہ نذر صحیح نہیں۔ اللہ یہ کہ وہ مسافر صاحب نصاب پر صدقہ کرنے کی نیت کرے اور اگر اس نے ہر نماز کے بعد تسبیحات پڑھنے کی نذرمانی تو یہ نذر لازم ہو گی اور اگر اس نے یہ نذر مانی کہ وہ ہر روز اتنی مر شہر سول اللہ طرفی آئی ہے پر درود شریف پڑھے گاتوں پر بہدندر لازم ہو جائے گی "(20)

نذر خالصتاً اللہ تعالی کی عبادت کے لیے ہو، عبادت اللی میں کسی غیر کی نذر حرام ہے۔ عبادت میں کسی غیر کو شریک کر ناشرک کے زمرے میں آتا ہے، جس کی نبی کریم طلح آتی ہے نے فدمت کی۔

#### شرك كى ترديد

«صحیح مسلم »میں شرک کی مذمت میں ایک روایت کویوں نقل کیا گیاہے:

'' حضرت ابوہریر قبیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ طبی آیکتی نے فرمایا: اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں: میں تمام شرکاء کے شرک سے مستغنی ہوں اور جس شخص نے کوئی ایساعمل کیا جس میں میرے غیر کو شریک کیا۔ میں اس عمل کو اور اس کے شرک کو ترک کر دیتا ہوں۔''(21)

تجزية

نذرا گر کسی مطلوب چیز کی غرض کی شرط کے بغیر محض کسی چیز کے ملنے پر عبادت اللی کرنے کی نذر مانی توبیہ نذر صحیح ہے۔ا گراس نے اس لیے نذر مانی کہ وہ کام ہو تو پھر عبادت میں اللہ کے سوامطلوب نہ کیے نذر مانی کہ وہ کام ہو تو پھر عبادت میں اللہ کے سوامطلوب نہ رکھو۔ للذا زائرین کسی دربار پر نذر مانتے ہیں اگر میرایہ کام صاحب قبر کے توسل سے اللہ تعالی نے کر دیا تو میں اتنی نیاز صاحب قبر کے زائرین کے لیے خرچ کروں گا پھریہ نذر درست ہے۔ا گراس کے سوانذر ما نیں تو شرک کے زمرے میں آئے گی۔

#### تصور وسيله يرنفذ كاجائزه

ناقدین تصوف نے تصور وسیلہ کو مور د نقد مطہر ایا ہے، وسیلہ اور استمداد کے بارے ناقدین کے نقد کا جائزہ قرآن و سنت کی روشیٰ میں لیا جائے گا۔ غلام احمد پر ویز قرآن کریم کے سواکسی ہستی کو وسیلہ تسلیم کرنے کے لیے تیار نہیں۔ وہ تصور وسیلہ پر نقد کرتے ہوئے کھتا ہے:

''خدا اور بندوں میں تعلق کا وسیلہ اس کی کتاب ہے جس کے مطابق عمل کرنے سے انسان خدا کا عبد بن جاتا ہے، خدا اور انسان کے در میان دو سرے انسانوں کے لیے ذریعے بننے کا تصور غیر قرآنی ہے، اس لیے اس نے واضح الفاظ میں کہہ دیا کہ ''اذا سالک عبادی عنی فانی قریب''جب اے رسول تجھ سے میرے بندے میرے متعلق دریا فت کریں توان سے کہہ دو کہ میں ان سے قریب ہوں اتناقریب کہ اجیب دعوۃ المداع اذا دعان میں ہر اس شخص کی پکار کا ہو مجھے پکارتا ہے جو اب دیتا ہوں۔ لیکن اس کے لیے شرط ہے کہ فلیست جیبوا لی ولیومنوا بی لعلهم یرشدون (22) نہیں ہے جو اب دیتا ہوں۔ لیکن اس برداری اختیار کریں مجھ پر ایمان رکھیں تاکہ انہیں رشدو ہدایت مل جائے''(23)

" مد فون حضرات کے متعلق میہ عقیدہ بھی وضع کیا گیا کہ بیہ اپنے عقیدت مندوں کی دعائیں سنتے ہیں۔ان کی مرادیں پوری کرتے ہیں ان کے حالات سے باخبر رہتے ہیں۔ عندالضرورت ان کی مدد کو پہنچتے ہیں۔ روحانی طور پر ہی نہیں بلکہ جسمانی پیکروں کے ساتھ۔ بالکل اسی طرح جس طرح وہ مرنے سے پہلے اس دنیا میں موجود تھے وہ اپنے مزاروں پر حاضری دینے والوں کو دیکھتے ہیں۔ان کی سنتے ہیں۔ان کے نذرانے وصول کرتے ہیں اوران کے بدلے میں ان کی مندمانگی مرادیں پوری کرتے ہیں۔ یہ عقائد تصوف میں ہمہ گیر ہیں۔"(24)

فکر غلام احمد پرویز کے مطابق خدااور بندے کے در میان و سلے کا تعلق غیر قرآنی ہے۔ قرآن و سنت کی روشنی میں اس تنقیدی فکر کامطالعہ کیاجائے گا۔ شریعت اسلامیہ میں و سلے کی شرعی حیثیت کیاہے۔ سنت نبوی میں استمداد و توسل کا تحقیقی مطالعہ کیاجائے گا۔

# مسّله تحقیق: توسل اور استمداد کی شرعی حیثیت کیاہے؟

حدیث مبارکہ سے توسل کا تحقیقی مطالعہ کیا جاتا ہے کہ آپ مل اُنٹی آئی کے نزدیک وسلے کی حیثیت کیا ہے اور اس تصور وسلہ کے متعلق تعامل صحابہ میں فکری حیثیت کیا ہے؟

#### وسیلہ کے لغوی واصطلاحی معانی

''المفردات''میں وسلہ کامعلی یوں بیان کیا گیاہے:



'دکسی چیز کی طرف رغبت سے پہنچناو سیلہ ہے اور اللہ کی طرف وسیلہ کی حقیقت میہ ہے کہ علم اور عبادت کے ساتھ اس کے

راستہ کی رعایت کر نااور شریعت پر عمل کر نااور اللہ کاوسیلہ اللہ کاقربہے "(25)

''لسان العرب''میں وسیلہ کے معلیٰ یوں بیان ہوئے ہیں:

«جس چیز سے غیر کا تقرب حاصل کیاجائے وہ وسلہ ہے"(26)

ابن اثیر الجزری نے وسلہ کے معلی یوں بیان کیے ہیں:

"جس چیز سے کسی شے تک رسائی حاصل کی جائے اور اس کا قرب حاصل کیا جائے وہ وسیلہ ہے۔" (27)

مذکورہ تعریفات کی روشنی میں معلوم ہوا کہ ہر وہ چیز جس کے ذریعے قرب اللی حاصل ہو وسیلہ کہلاتی ہے۔

# مخققين اور تصور وسيله

محققین کی تحقیقی آراء سے تصور وسلیہ کی حیثیت واہمیت کا جائزہ لیا جائے گا۔

## آيت وسيله اورابن تيميه كانظريه

امام ابن تیمیہ وسیلے کے بارے اپنی رائے کا ظہار کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

# تصور وسیله اور محمد بن جزری گا نظریه

محدین محد جزری وسیلہ کے بارے اپنی رائے کا ظہار کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''الله تعالیٰ کی بارگاه میں انبیاء علیهم السلام اور صالحین کاوسیله پیش کرے''(29)

مذکورہ محققین کی آراء کی روشنی میں وسلہ سے مراد انبیاءاور صالحین کی ذوات قدسیہ ہیں۔وسلے کی تعریفات کے بعد اس کی شرعی حیثیت کے تعین کے لیےاحادیث مرار کہ کا تحقیقی مطالعہ کیاجاتا ہے۔

#### اولباءسے توسل

حضرت ابوسعید خدریؓ سے مر وی روایت میں صحابہ ، تابعین اور شع تابعین کے توسل سے فتح کی نوید سنائی گئی ہے۔

ره فيقولون نعم فيفتح لهم"

ترجمہ: حضرت ابوسعید خدری سے روایت ہے کہ حضور طبی آیتی نے فرمایا: لوگوں پر ایک ایباز مانہ آئے گا۔ جب لوگوں کا ایک بڑی جماعت جہاد کرے گی توان سے پوچھا جائے گا: کیا تم میں کوئی ایبا شخص ہے جور سول اللہ طبی آیتی کی صحبت میں رہا ہو؟ پس وہ لوگ کہیں گے: ہاں۔ توانہیں (صحابی کے صدقے) فتح عطاء کر دی جائے گا۔ پھر لوگوں پر ایک زمانہ ایبا آئے گا کہ جب لوگوں کی ایک بڑی جماعت جہاد کرے گی توان سے پوچھا جائے گا: کیا تم میں کوئی ایبا شخص ہے کہ جس نے رسول اللہ طبی آئی ہو؟ وہ کہیں گے: ہاں پھر انہیں اس تابعی کے توسل سے فتح عطاء کر دی جائے گا۔ پھر لوگوں پر ایک ایباز مانہ آئے گا کہ ایک کثیر جماعت جہاد کرے گی توان سے پوچھا جائے گا: کیا تم ہمارے در میان کوئی ایبا شخص ہے جس نے رسول اللہ طبی آئی ہو؟ وہ کہیں گے: ہاں توانہیں تبع تابعی کے توسل سے فتح عطاء کر دی جائے گا۔ کیا تم ہمارے در میان کوئی ایبا شخص ہے جس نے رسول اللہ طبی آئی ہے کہ اس کی صحبت پانے والوں کی صحبت پائی ہو؟ وہ کہیں گے: ہاں توانہیں تبع تابعی کے توسل سے فتح عطاء کر دی جائے گا۔ "مان قوانہیں تبع تابعی کے توسل سے فتح عطاء کر دی جائے گا۔ "مان کوئی ایک کثیر عطاء کر دی جائے گا۔ "ہوں کی صحبت پائی ہو؟ وہ کہیں گے: ہاں توانہیں تبع تابعی کے توسل سے فتح عطاء کر دی جائے گا۔ "مان کوئی ایبا کے توسل سے فتح عطاء کر دی جائے گا۔ "مانہ کی سے توسل سے فتح عطاء کر دی جائے گا۔ "مانہ کی صحبت پائی ہو؟ وہ کہیں گے: ہاں توانہیں تبع تابعی کے توسل سے فتح عطاء کر دی جائے گا۔ "مانہ کی گا

حضرت عتبه رضی الله عنه سے مر وی روایت میں الله کے بندوں سے مدد کی تلقین کی گئی ہے:

حضرت ابن عمرٌ سے مروی روایت میں اللہ کے نیک بندوں کی حاجت روائی کاتذ کرہ پایاجاتا ہے:

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عمرؓ سے روایت ہے کہ نبی کریم اللہ ایکٹیائی نے فرمایا: بے شک اللہ کے کچھ خاص بندے ایسے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں مخلوق کی حاجت روائی کے لیے خاص فرمایا ہے۔ لوگ گھبرائے ہوئے اپنی حاجتیں ان کے پاس لے کر آتے ہیں (وہ حاجت روائی کرتے ہیں)اللہ تعالیٰ کے وہ خاص بندے عذاب اللی سے امان میں ہیں۔ (32)

## تصور وسيله احاديث كى روشنى ميں

'دسنن ترمذی ''میں آپ ملتی آیتی کے دات کو وسیلہ بنایا گیاہے ، روایت حضرت عثمان بن حنیف سے یوں مروی ہے:
'دحضرت عثمان بن حنیف بیان کرتے ہیں کہ ایک نابینا شخص نبی کریم ملتی آیتی کے پاس آیا۔ اس نے نبی ملتی آیتی سے عرض کیا:
آپ اللہ سے دعاء سجیجے کہ اللہ مجھے ٹھیک کر دے۔ آپ ملتی آیتی فرمایا: اگر تم چاہو تو میں دعاء کروں اور اگر تم چاہو تو میں اس کو مؤخر کر دوں اور یہ تمہارے لیے بہتر ہوگا۔ اس نے کہا: آپ دعاء کر دیجیے آپ ملتی آیتی نے اس کو حکم دیا کہ وہا چھی طرح سے وضو کرے بھر دور کعت نماز پڑھے اور یہ دعاء کرے: اے اللہ میں تیرے نبی محمد ملتی آیتی کی مسلم آپ کے وسیلہ سے اپنی اس حاجت میں اپنے رب کی شرف متوجہ ہوتا ہوں اور تجھ سے سوال کرتا ہوں۔ اے محمد میں آپ کے وسیلہ سے اپنی اس حاجت میں اپنے رب کی طرف متوجہ ہوتا ہوں تا کہ میری حاجت پوری ہو۔ اے اللہ میرے متعلق آپ کی شفاعت قبول فرما۔ ''(33)



#### اسوه صحابه اور تضور وسيله

''صحیح بخاری'' میں حضرت عباس رضی اللہ عنہ کے توسل سے بارش کے نزول کی روایت یوں مرقوم ہے: '' حضرت انسؓ بیان کرتے ہیں کہ جب لوگ قحط میں مبتلا ہوتے تو حضرت عمر بن الحظابؓ، حضرت عباسؓ بن عبد المطلب کے وسیلہ سے بارش کی دعاء کرتے اور یہ عرض کرتے: اے اللہ ہم اپنے نبی کے وسیلہ سے بارش کی دعاء کیا کرتے تھے تو تُوہم پر بارش برساتا تھا (اب) ہم اپنے نبی ملی آئی آئی کے عم کو تیری طرف وسیلہ پیش کرتے ہیں۔ تو تُوہم پر بارش نازل فرما۔ حضرت انسؓ نے کہا: پھر لوگوں پر بارش ہوئی۔'' (34)

### اصحاب رسول کے نزدیک محبوب وسیلہ

''مسنداحد بن صنبل''میں محبوب وسیلہ کے بارے یوں مر قوم ہے:

''عبدالرحمٰن بن یزیدروایت کرتے ہیں کہ محمد طلّ آیائی کے اصحاب کو خوب علم تھا کہ حضرت عبداللہ بن مسعوداً ان میں سب سے زیادہ قرب الیاللہ کی طرف و سیلہ تھے۔''(35)

## آیت وسیله اور شاه اساعیل د ہلوگ

آیت مذکورہ کے بارے شخ اساعیل دہلو کی لکھتے ہیں:

''اہل سلوک اس آیت کوراہ حقیقت کے سلوک کی طرف اشارہ گردانتے ہیں اور مرشد کو وسیلہ سمجھتے ہیں۔اس بناء پر حقیقی کامیابی اور مجاہدہ سے پہلے مرشد کو تلاش کرناضروری ہے اور اللہ تعالیٰ نے سالکان حقیقت کے لیے یہی قاعدہ مقرر کیاہے اس لیے مرشد کی رہنمائی کے بغیراس راہ کاملنا شاذونادر ہے۔''(36)

# تجزيه

احادیث مبارکہ کے مطالعہ سے عیاں ہوا کہ اللہ تعالیٰ انبیاء علیہم السلام، اصحاب رسول طبی الیہم، تابعین اور تیع تابعین کے توسل سے امت کی مشکل کشائی فرماتے ہیں اور جنگل میں اللہ کے نیک بندوں سے استمداد کا حکم دیا گیااور ان کی حاجت روائی کو مشروع قرار دیا گیا۔

سنت نبوی، اسوہ صحابہ اور تعامل امت کے تحقیقی مطالعہ سے عیاں ہوا کہ تصور وسلیہ کو ہر دور میں مرکزی حیثیت حاصل رہی۔ آپ ملٹھ ایکٹی نے عثمان بن حنیف رضی اللہ عنہ کواپنی ذات کاوسیلہ پکڑنے کی تلقین کی۔ صحابہ کرام آپ ملٹھ ایکٹی کی اور آپ ملٹھ ایکٹی کے چیاعباس رضی اللہ عنہ کاوسیلہ پکڑتے تھے اور محققین کی تحقیقی آراءاثبات وسیلہ پردلالت کرتی ہیں۔

### مسّله تحقیق: بعداز وصال وسیله کی شرعی حیثیت

اس بات کی تحقیق کی جائے گی کہ صاحب قبر کو وسیلہ بنانے کی شرعی حیثیت کیا ہے؟اس مسئلے پر سنت نبوی اور تعامل امت کا اسوہ کیا ہے؟احادیث مبار کہ سے جائزہ لیا جائے گا کہ بعد از وصال توسل واستمداد کی شرعی حیثیت کیا ہے؟احادیث مبار کہ کے تحقیقی مطالعہ کے بعد اس کی شرعی حیثیت کا تعین کیا جائے گا۔ شرعی حیثیت کا تعین کیا جائے گا۔

توسل بالحیات کے تحقیقی مطالعہ کے بعد، بعد از وصال توسل کا شریعت اسلامیہ کی روشنی میں مطالعہ کیا جائے گا، یعنی بعد از وصال توسل پر دلالت کرنے والی احادیث کا جائزہ لیا جائے گا۔

## توسل قبورانبياءوصالحين

ابوالجوزاء کی بیان کر دہ روایت کے مطابق عام الفتق کوروضہ انور کے باعث بارشیں ہوئیں۔

"عن ابى الجوزاء اوس بن عبدالله قال قحط اهل المدينه قحطا شديدا فشكوا الى عائشة رضى الله عنهما فقالت انظرواقبر النبي فلل فلمعلوا منه كوّى الى السماء حتى لايكون بينه وبين السمآء سقف قال ففعلوا فمطرنا عام الفتق"

ترجمہ: حضرت ابوجوزاءاوس بن عبداللہ سے مروی ہے کہ ایک مرتبہ مدینہ منورہ کے لوگ سخت قحط میں متبلا ہو گئے تو انہوں نے حضرت عائشہ سے شکایت کی۔ آپ نے فرمایا: نبی کریم المٹھیٰآئیم کی قبرانور کے پاس جاؤاور وہاں سے ایک کھڑی آسمان کی طرف اس طرح کھولو کہ قبرانوراور آسمان کے در میان کوئی پر دہ حاکل نہ رہے۔راوی کہتا ہے لوگوں نے ایسابی کیا، تو بہت بارش ہوئی۔ یہاں تک کہ خوب سبز ہاگ آیا اور اونٹ اسٹے موٹے ہو گئے کہ جیسے وہ چربی سے پھٹ پڑیں گے۔اس سال کانام ہی عام الفتق بھٹنے کاسال رکھ دیا گیا۔ (37)

حضرت مالک دارر ضی اللہ عنہ کی بیان کر دہروایت کے مطابق روضہ انور پر استغاثہ کے بعد بارش کا نزول ہوا۔

"عن مالك الدار قال اصحاب الناس قحط فى زمن عمر فجاء رجل الى قبر النبى قفال يارسول الله!استسق لامتك فانهم قدملكوافاتى الرجل فى المنام فقيل له ائت عمر فاقرئه السلام واخبره انكم مسقيون وقل له عليك الكيس عليك الكيس فاتى عمر فاخبره فبكى عمر ثم قال يارب لاآلو الا ماعجزت عنه"

ترجمہ: حضرت مالک دار اُروایت کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب کے زمانے میں لوگ قیط میں مبتلا ہو گئے۔ پھر ایک صحابی نبی کریم طرفی اللہ ایک است کے لیے سیر ابی ما تکبیں صحابی نبی کریم طرفی اللہ ایک است کے لیے سیر ابی ما تکبیں کیوں کہ وہ ہلاک ہوگئ ہے۔ حضور طرفی اُلی ہی تواب میں اس صحابی کو ملے۔ فرما بیا: عمر کے پاس جا کر میر اسلام کہواور اسے بتاؤ کہ تم سیر اب کیے جاؤگے اور عمر سے (بیہ بھی) کہہ دو کہ دین کے دشمن تمہاری جان لینے کے در پے ہیں۔ عقل مندی اختیار کرو۔ عقل مندی اختیار کرو۔ عقل مندی اختیار کرو۔ عقل مندی اختیار کرو۔ پھر وہ صحابی حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے پاس آئے اور انہیں خبر دی تو حضرت عمر اور پڑے اور فرما با: اے اللہ میں کو تاہی نہیں کرتا مگر یہ کہ عاجز ہو حاؤں۔ (38)

حضرت عبداللہ بن مسعودر ضی اللہ عنہ کی بیان کر دہروایت کے مطابق مؤمن کو جنگل میں اللہ کے بندوں سے مد دمانگنے کی تلقین کی گئی

-ج-

"عن عبدالله بن مسعود قال قال رسول الله ﷺ اذا انفلتت دابة احدکم بارض فلاة فلیناد یا عبادالله احبسوعلی کان لله فی الارض حاضراً سیحبسه علیکم" ترجمہ: حضرت عبدالله بن مسعود و سے روایت ہے کہ نبی کریم ملی ایک نیم نیم نیم میں سے کسی کی سواری جنگل بیابان میں چھوٹ جائے تواس ( شخص کو (یہ ) پکارنا چاہئے۔ اے اللہ کے بندومیری سواری پکڑادو۔ اے اللہ کے بندومیری سواری پکڑادو۔ اے اللہ کے بندومیری سواری کی اللہ تعالی کے بہت سے ایسے بندے اس زمین میں ہوتے ہیں۔ وہ تمہیں (سواری) پکڑادیں گے۔ (39)

تجزيه



احادیث مبارکہ کے تحقیقی مطالعہ سے واضح ہوا کہ صحابہ کرام، تابعین اور تیج تابعین کے توسل سے اللہ تعالیٰ فتح عطاء فرماتا تھا۔ عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی روایت کے مطابق جنگل میں اللہ کے بندوں سے مددما نگنے کی تلقین کی گئی ہے۔ ابی الجوزاء کی روایت کے مطابق عام الفتق کو بار شوں کے نزول کاسبب رسول اللہ طبی آئی ہے کی بارگاہ میں استغاثہ تھا۔ مالک دارکی روایت میں روضہ انور پر استغاثہ کے بعد بارش کا نزول ہوا۔

استمداد ازروئے حدیث

اس بات کی تحقیق کی جاتی ہے کہ کیااستمداد کاحدیث مبار کہ میں تصور پایاجاتاہے؟علامہ احمد قسطلائی کے استمداد کے بارے ایک حدیث نبوی کو یوں نقل کیاہے:

''(طبرانی نے)'' مجم صغیر'' میں اُم المو منین حضرت میمونہ رضی اللہ عنہا کی بیہ حدیث بیان کی گئی ہے کہ حضرت میمونہ فرمانیا: فرمانیا: لیک اور تین بار فرمانیا: فرمانیا: لیک اور تین بار فرمانیا: فرمانیا: میمونہ کی گئی۔ جب حضور ملٹی آیٹی وضو کر کے آئے تو میں نے پوچھا آپ نے تین بار ''لیک اور تین بار '' مدد کی گئی'' منہاری مدد کی گئی۔ جب حضور ملٹی آیٹی وضو کر کے آئے تو میں نے پوچھا آپ نے تین بار ''لیک اور تین بار '' مدد کی گئی'' فرمانیا: بیہ بنو کعب کا ایک شخص فرمانیا، جیسے کسی انسان سے گفتگو کررہے ہوں کیا آپ کے ساتھ کوئی شخص تھا۔ آپ ملٹی آیٹی نے فرمانیا: بیہ بنو کعب کا ایک شخص تھا۔ جور زمیہ شعر پڑھ کر مجھ سے مدد طلب کر رہا تھا اور اس کا خیال تھا کہ قریش نے ان کے خلاف بنو بکر کی مدد کی ہے۔''(40)

حدیث استمداد کا تحقیقی مطالعه کیاجائے گا که محدثین کے ہاں تصوراستمداد کیاہے۔ حدیث مذکورہ کی شرح میں علامه زر قائی ککھتے ہیں:

'' حضور طرح آئی آئی نے جو حضرت میمونہ گواس فریادی کے آنے سے پہلے اس کی فریاد کی خبر دی۔ یہ حضور طرح آئی آئی کے علم نبوت میں سے بالکل ظاہر ہے یااللہ تعالی نے بذریعہ وحی حضور طرح آئی آئی کی مطلع کیااور آپ طرح آئی آئی نے جان لیا کہ وہ فریادی اپنے آپ سے یا اپنے احباب سے کیا کہہ رہا تھا۔ پھر حضور طرح آئی آئی نے اس فریادی کی پکار کا جواب دیا۔''(41)

ابن حجر عسقلائی '' فتح الباری'' میں مذکورہ حدیث کے بارے لکھتے ہیں:

''طبر انی نے اپنی سند کے ساتھ حضرت میمونہ رضی اللہ عنہا سے روایت کیا ہے کہ حضور طبّی آیتی وران وضوفر مار ہے تھے کہ تمہاری مدد کی گئی، تمہاری مدد کی گئی، تمہاری مدد کی گئی۔ حضرت میمونہ نے حضور طبّی آیتی سے بوچھا تو آپ طبّی آیتی ہے نے فرمایا: یہ بنی کعب کا ایک فریادی تھا۔ جو مجھ سے مدد طلب کررہا تھا اور کہہ رہا تھا کہ قریش نے ان کے خلاف بنو بکرکی مدد کی ہے۔''(42) ابن حجر عسقلائی نے ''الاصابہ فی تمییز الصحابہ'' میں ان الفاظ میں حدیث کور قم کیا ہے:

' ہم المومنین حضرت میمونہ بیان کرتی ہیں کہ ایک شب حضور طبی آیہ نے ان کے ہاں قیام فرمایا۔ پھر حضور طبی آیہ وضوکے
لیے تشریف لے گئے۔ آپ طبی آیہ نے تین بارلیک فرمایا۔ پھر تین بار ' جمہاری مدد کی گئی'' فرمایا میں نے عرض کیا: یا
رسول اللہ! کیا آپ کسی انسان سے کلام فرمارہے تھے۔ آپ طبی گیا تہ نے فرمایا: بید بنی کعب کافریادی تھا جو مجھ سے مدد طلب کر
رہا تھا۔ وہ کہدرہا تھا کہ قریش نے ان کے خلاف بنو بکرکی مدد کی ہے۔''(43)

علامه صلبی نے ''انسان العیون'' میں مذکورہ حدیث کویوں بیان کیاہے:

"د حضرت میمونه بیان کرتی بین که رسول الله طلی آیکم ایک شب ان کے پاس تھے۔ حضرت میمونه نے سنا که حضور طلی آیکم نے تین بار ' البیک'' اور تین بارتم مدد کیے گئے ہو، فرمایا۔ جب حضور طلی آیکم تشریف لائے تو میں نے عرض کیا: حضور! میں نے آپ ملی آیا ہے تین بارلیک اور تین بارتم مدد کیے گئے ہو سنا، کیا آپ ملی آیا ہم کسی انسان سے گفتگو فرمارہ متھ۔ آپ ملی آیا ہم کے ساتھ کوئی تھا؟ آپ ملی آیا ہم نے فرمایا: یہ بنو کعب کا ایک فریادی تھاجو کہہ رہاتھا کہ قریش نے ان کے خلاف بنو بحر کی مدد کی ہے۔"(44)

عبدالله بن محمر بن عبدالوماب لكصة بين:

'' طبر نی نے اپنی '' مجم صغیر'' میں حضرت میمونہ رضی اللہ عنہا سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے رسول اللہ طبی ایک شک شب سنا آپ طبی آئی آئی نے تین بار لبیک اور تین بار تیری مدد کی گئی فرمایا، انہوں نے پوچھا: کیا آپ کے پاس کوئی انسان تھا۔ آپ طبی آئی آئی نے فرمایا: بن کعب کافریادی تھا۔ جو مجھ سے مدد طلب کرتا تھا اور کہتا تھا کہ قریش نے ان کے خلاف بنی بکر کی مدد کی ہے۔''(45)

تجزيي

اللہ تعالیٰ نے انسانیت کی فلاح و بہبود کے لیے انبیاء ورسل کو بھیج کر توسل کاراستہ اختیار کیا۔ یوں ہی اللہ تعالیٰ نے انسانیت کی ہدایت کے لیے کتب و صحف کا نزول کیا۔ احادیث مبار کہ کے تحقیقی مطالعہ سے عیاں ہوا کہ نبی کریم طبیع آئی کے توسل سے امت کی مشکلات کو اللہ تعالیٰ نے رفع کیا۔ یوں ہی حدیث مبار کہ سے معلوم ہوا کہ صحابہ و تابعین کے توسل سے امت مصطفوی اللہ آئی آئی کی مشکلات کو اللہ تعالیٰ نے رفع کیا۔ یوں ہی طبر انی کی روایت میں بندوں کی مشکلات کو عباد اللہ کے ذریعے حل کرنے کا بیان موجود ہے۔ طبر انی کی روایت جو کہ ام المو منین حضرت میمونہ سے مروی ہے۔ رسول اللہ طبیع آئی آئی نے نے ایک فریاد پر تین مرتبہ مدد کے لیے لیک کہا۔ آپ طبیع آئی نے فریادی کے بارے میں بتایا کہ قریش کے مقابلے میں اس شخص کی میں نے مدد کی۔ اس روایت کو ابن حجر عسقلائی نے فتح الباری، علامہ صبی نے عیون الانسان میں ، عبد اللہ بن عبد الوہاب نے مختصر سیرت رسول میں نقل کیا ہے۔ استمد ادست رسول طبیع آئیتہ ہے۔ ثابت ہے۔

## فقر تعويذودم

مزارات صوفیہ سے متعلقہ امور میں سے ایک اہم مسکہ تعویذ ودم ہے۔ ناقدین تصوف اس فعل کو شرک کا مر تکب قرار دیتے ہیں۔
غلام احمد پر ویز نے تعویذات ودم پر نفذ کیا،اس کے خیال میں مسلمانوں کے تمام مکاتب فکر اس روایت پر عمل پیرا ہیں لیکن ان روایات کا صدر
اسلام میں کوئی وجود نہیں اور اس کے متعلقہ تمام روایات وضعی ہیں۔ غلام احمد پر ویز کے نزدیک تمام مکاتب فکر میں تعویذات کا سلسلہ جاری ہے۔
اس پر اپنے تاثرات کا ظہاریوں نقل کرتے ہیں:

"بر صغیر ہندویاک میں دارالعلوم دیو ہندہے وابستہ حضرات اس گروہ کے ممتاز نمائندے ہیں۔اہل حدیث اور اہل سنت کے باہمی مناظرے اور مباحث آئے دن ہوتے رہتے ہیں۔ان تمام اختلافات کے باوجود بیہ معلوم کر کے آپ حیران ہوں گے کہ جہاں تک کشف والہام کرامات، پیش گوئیوں، ور دووظائف اور گنڈے تعویذ کا تعلق ہے یہ سب ان باتوں کے قائل بھی۔"(46)

موصوف کے نزدیک اہل اسلام کے تمام فرقوں میں تعویذو دم کارواج عام ہے۔ موصوف کے نزدیک صدر اسلام میں اس قسم کی روایات کا تصور موجود نہ تھااوراس کے متعلقہ روایات وضعی ہیں۔ تعویذات پر غلام احمد پر ویز نقد کرتے ہوئے ککھتے ہیں:

''اس کاعلاج اس کے سوا کچھ نہیں کہ ملک میں قرآنی نظام نافذ ہو جس میں کوئی ضرورت رکی نہ رہے ،اسلام کے صدر اول میں جو ہمیں اس قسم کی خرافات کانشان تک نہیں ملتا۔ تواس کی وجہ بیہ ہے کہ اس دور میں قرآنی نظام نافذ تھا۔ یہ جوان توہم



پرستیوں کی سند میں اس دور کی روایات پیش کر دی جاتی ہیں وہ سب وضعی ہیں۔ حضور نبی اکر م ملتی آیا اور صحابہ کرام کادامن ان سے پاک ہے۔ قوانین خداوندی پر ایمان،ان کی روحانیت اور ان قوانین کا عملی نفاذ اور اس کے انسانیت ساز نتائج ان کی کرامات تھیں۔"(47)

فکر غلام احمد پرویز کے مطابق تعویذات توہم پرستی کا نتیجہ ہے اور اس کے متعلقہ احادیث وضعی ہیں۔اس بات کی تحقیق مطلوب ہے کہ شریعت اسلامیہ میں تعویذات کی حیثیت کیا ہے۔ کیا تعویذات توہم پرستی کا نتیجہ ہیں یااحادیث مبار کہ میں اس کی سند موجود ہے اور روحانی شفاء کے بارے قرآن وسنت کا تصور کیا ہے۔

غلام احمد يرويزنے تعويذات ير نقد كرتے ہوئے دوسوالات أٹھائے ہيں:

1. تعویذات سے متعلق تمام احادیث وضعی ہیں۔

2. تمام قسم کے خرافات صدراول میں موجود نہ تھے۔

# مسكله تحقیقی: شریعت اسلامیه كاتصور تعویذودم

کیا قرآن وسنت میں تعویذات یعنی روحانی شفاء کا تصور موجود ہے پاسنت مبار کہ اس کی نفی کرتی ہے؟

قرآن کریم کی سورہ یونس روحانی شفاء کے بارے ہماری رہنمائی کرتی ہے:

'نیاایهاالناس قد جآء تکم موعظة من ربکم و شفآء لمافی الصدور وهدی ورحمة للمومنین'(48) ترجمہ: اے لوگو تمہارے پاس تمہارے رب کی طرف سے ایک عظیم نصیحت آگئ اور دلوں کی بیاری کی شفاء آگئ اور وہ مؤمنین کے لیے ہدایت اور رحمت ہے۔

آیت مذکورہ میں اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم کودلوں کی بیاری کے لیے شفاءاور مؤمنین کے لیے رحمت وہدایت قرار دیا۔مفسرین امت کی تحقیقی آراء کی روشنی میں تعویذات کا تحقیقی جائزہ لیاجا تاہے۔سید محمود آلوسی ؓ روحانی شفاء کے بارے یوں بیان کرتے ہیں:

''اوریہ بات بعید نہیں ہے کہ بعض دل کی بیاریاں، جسمانی بیاریوں کا سبب ہو جاتی ہیں۔ کیوں کہ ہم دیکھتے ہیں کہ حسداور کی بیاری کی بیاری ہے اور اس سے بعض جسمانی بیاریاں بھی ہو جاتی ہیں اور ہم اس بات کا انکار نہیں کرتے کہ اللہ تعالی قرآن مجید پڑھنے کی برکت سے جسمانی امراض دور فرمادیتا ہے۔''(49)

مفتی محمد شفیحُ د معارف القرآن "میں روحانی علاج کے بارے یوں لکھتے ہیں:

"در حقیقت قرآن ہر بیاری کی شفاء ہے خواہ قلبی وروحانی ہو یابدنی اور جسمانی، علمائے امت نے بچھ روایات و آثار سے اور بچھ اپنے تجر بوں سے آیات قرآنی کے خواص و فوائد مستقل کتابوں میں جمع بھی کر دیئے ہیں۔ امام غزالی گی کتاب خواص قرآنی اس کے بیان میں مشہور و معروف ہے۔ جس کی تلخیص حضرت حکیم الامت مولانا تھانو کی نے اعمال قرآنی کے نام سے فرمائی ہے اور مشاہدات و تجر بات اسے ہیں کہ ان کا انکار نہیں کیا جا سکتا کہ قرآن کریم کی مختلف آئیتیں مختلف امراض جسمانی کے لیے بھی شفاء کلی ثابت ہوتی ہے، ہاں یہ ضرور ہے کہ نزول قرآن کا اصلی مقصد قلب وروح کی بیاری کو ہی دور کرنا ہے اور حتی طور پر جسمانی بیاریوں کا بھی بہترین علاج ہے۔ "(50)

قر آن کریم جسمانی اور روحانی دونوں قسم کی بیاری کے لیے شفاء ہے۔اس سلسلے میں آثار وروایات کا تحقیقی مطالعہ کیاجاتا ہے۔

# مسكه تعويذودم احاديث كى روشنى ميس

دم کے بارے کتاب ''صحیح بخاری''میں حضرت عائشہ سے روایت نقل کی گئے ہے:

دم کے بارے یوں ہی حضرت عائشہ سے ایک روایت ''حصح مسلم ''میں نقل کی گئی ہے:

'' حضرت عائشہؓ بیان کرتی ہیں کہ جب رسول الله ملی آئی کے اہل میں سے کوئی بیار ہوتا تو آپ ملی آئی آئی اس کے اوپر قل اعوذ برب الفلق اور قل اعوذ برب الناس پڑھ کردم فرماتے۔''(52)

جسمانی شفاء کے بارے امام بیمق نے ''شعب الایمان''میں ایک روایت کو نقل کیاہے:

'' حضرت واثلہ بن الاسقع ﷺ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے نبی کریم ملتی آیا ہم سے حلق میں در دکی شکایت کی۔ آپ ملتی آیا ہم نے فرمایا: تم قرآن پڑھنے کولاز مرکھو۔''(53)

ایک روایت قرآنی شفاء کے بارے ''ابن ماجہ''میں نقل کی گئی ہے:

«حضرت علی نے کہا کہ رسول اللہ ملی آیا ہم نے فرمایا: بہترین دواء قرآن ہے۔"(54)

''سنن ابوداؤد''میں پھوڑے کے دم کے متعلق ایک روایت یول نقل کی گئے ہے:

الثفاء بنت عبدالله بیان کرتی ہیں کہ میں حضرت حفصہؓ کے پاس بیٹھی ہوئی تھی۔اس وقت نبی ملٹھ اُلیّے ہمیرے پاس تشریف لا کے اور فرمایا: تم اس کو پھوڑے کادم کیوں نہیں سکھاتی جس طرح تم نے اس کو لکھنا سکھایا ہے۔''(55)

«سنن كبرى"، ميں دم كے متعلق ايك روايت نقل كي گئى ہے:

''سہیل بن حنیف سے روایت ہے کہ رسول اللّد ملّیٰ آیکی نے فرمایا: دم صرف بیار شخص پاسانپ یا بچھو کے ڈسے ہوئے میں ہے''(56)

«سنن ترمذی" میں دم کے متعلق ایک روایت نقل کی گئی ہے:

"حضرت عمران بن حصین بیان کرتے ہیں کہ رسول الله طلی آیا ہے فرمایا: دم صرف نظر بدیاسانپ یا بچھو کے ڈسنے میں (زیادہ مؤثر) ہے۔ "(57)

دم کی اباحت کے متعلق ایک حدیث مبارکہ کتاب ''مصیح مسلم''میں نقل کی گئے ہے:

''عوف بن مالک انتجی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: ہم زمانہ جاہلیت میں دم کرتے تھے۔ یارسول اللہ!آپ کی اس کے متعلق کیارائے ہے؟آپ لم اللہ اللہ!آپ کی اس کے متعلق کیارائے ہے؟آپ لم اللہ اللہ!آپ کی اس کے متعلق کیارائے ہے؟آپ لم ان میں شرکیہ کلمات نہ ہوں''(58)



# تعويذ كى شرعى حيثيت

حدیث مبارکہ سے تعویذ کے بارے رہنمائی حاصل کی جاتی ہے کہ آپ سٹی آئی کی تعویذ کے بارے کیا تعلیم تھی۔ سنن ترمذی میں ایک روایت یوں منقول ہے:

" حضرت عمروبن شعیب اپنو والد اور داد اسے روایت کرتے ہیں۔ بے شک رسول اللہ طبیع آئی نے فرمایا: جب کوئی شخص نیند سے ڈرجائے تووہ یہ دعاء کرے "اعوذ بکلمات الله التامة من غضبه وعقابه و شرعباده ومن همزات الشیطان وان یحضرون" تو پھر شیاطین اس کو نقصان نہیں پہنچائیں گے۔ حضرت عبد اللہ بن عمر وا پنے بالغ بچوں کو اس دعاء کی تلقین کرتے تھے اور جو نابالغ بچے تھے ان کے گلے میں ایک کاغذ پریہ دعاء کھ کر لئکا دیتے تھے۔ "(59)

مذکورہ حدیث سنن ابوداؤد، منداحمہ،المستدرک، حاکم، کتاب الآداب، بیہ قی، مصافح السنہ، مشکوۃ المصافح،المصنف لابن ابی شیبہ میں مر قوم ہے۔مذکورہ حوالہ جات سے معلوم ہوا کہ صحابہ کرام تعلیم رسول اللہ کمٹے آلیا کی مطابق اپنے نابالغ بچوں کے گلے میں تعویذ لٹکادیا کرتے ہے۔

# تجزيه

قرآن وحدیث کے مطالعہ سے عیاں ہوا کہ قرآن کریم جسمانی وروحانی بیاریوں کے لیے شفاء ہے۔ آپ ملٹی آیٹی بیاری کی صورت میں قرآن کریم پڑھ کراپنے اوپر دم کرتے تھے۔ آپ ملٹی آیٹی نے ایک سائل کو حلق میں در د کے باعث قرآن کریم پڑھنے کی تلقین کی اور قرآن کو بہترین دواء قرار دیا اور آپ ملٹی آیٹی نے اس دم کو ممنوع قرار دیا جس میں شرکیہ کلمات کی آمیزش ہواور آپ ملٹی آیٹی کے وصال کی علالت میں حضرت عائشہ صدیقہ آپ ملٹی آیٹی پر قرآن پڑھ کر دم کیا کرتی تھیں۔ غلام احمد پرویز کا تعویذات پر نقذ عقل کے باعث ہوااور یہ عقلی فکر وحی اللی سے عاری ہے ،البتہ قرآن وسنت شرعی دم کی تائید کرتے ہیں۔

#### غلام احمد پرویز کاعرس پر نفته

مزارات صوفیہ سے متعلقہ امور میں سے ایک اہم مسکلہ عرس ہے۔ غلام احمد پر ویز اسے عیسائیت سے ماخوذ قرار دیتے ہیں۔ پرویز کے نزدیک لفظ عرس عیسائی تصوف کی حقیقت'' میں لفظ عرس متر ادف المعنی الفاظ ہیں۔ پر ویز'' تصوف کی حقیقت'' میں لفظ عرس کے مفہوم کو یوں بیان کرتے ہیں:

''آپ کو معلوم ہے کہ ان بزر گوں کے یوم وفات کی تقریب کوعرس کیوں کہاجاتا ہے۔ تقریب عروسی کے دعوت نامے تو آپ کو آپ کو آپ کو نامے ہو آپ کو آپ کو آپ کو آپ کے دن موصول ہوتے رہتے ہوں گے۔ اس سے عرس کا مفہوم سمجھ میں آسکتا ہے اور اس کے بعد وصال کا بھی۔ عیسائی تصوف میں راہبات تجرد کی زندگی بسر کرتی ہیں۔ ان کے متعلق عقیدہ سے کہ ان کی شادی خدائے مسیح کے ساتھ ہو جاتی ہے اس جہت سے جاتی جہت سے جاتی جہت سے اخریں عروس مسیح کہتے ہیں۔ اس سے بید اصطلاح اور تصور ہمارے تصوف میں آگئے۔ اس جہت سے صوف یہ کی وفات کو وصال اور اس کی تقریب کوعرس کہاجاتا ہے۔ "(60)

فکر غلام احمہ پرویز کے مطابق عیسائیت میں راہبات تجرد کی زندگی بسر کرتی ہیں۔ان کاعقیدہ ہے کہ ان کی شادی نعوذ باللہ خدائے مسے موگئی۔اس جہت سے انہیں عروس مسے کہا جاتا ہے۔ سوصوفیا کے وصال پریہ لفظ استعمال کیا جاتا ہے۔ غلام احمہ پرویز کے نقد کا تحقیق مطالعہ کرنے کی ضرورت ہے۔ زیارت قبور اور عرس کی شرعی حیثیت کا تعین شریعت اسلامیہ کی روشنی میں جائزہ لیا جائے گا۔ا گرعرس کی تحقیق کی

مسكه تحقیق: زیارت قبور اور صاحب قبر کی تعریف و توصیف

تحقيق زيارت قبور

احادیث مبارکہ میں زیارت قبور کا تھم صادر ہوااوریہ سنت رسول ملٹھ کیا ہے درجے میں شامل ہے۔ صحیح مسلم میں مرقوم حدیث مبارکہ میں ممانعت کے بعد زیارت قبور کا تھم دیا گیاہے:

ترجمہ: حضرت ابن بریدہ اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں۔ انہوں نے کہار سول الله طرفی ایٹر ملے فرمایا: میں نے تمہیں

قبروں کی زیارت سے منع کیا تھا۔ تم ان کی زیارت کیا کرو۔ (61)

اس حدیث مبارکہ میں نبی کریم طرفی آیتی ہے تھم دیا کہ امت قبروں کی زیارت کے لیے جایا کرے۔رسول اللہ طرفی آیتی کی سنت مبارکہ ہے کہ آپ طرفی آیتی والدہ کی قبر کی زیارت کے لیے جنت کی خوشخبری سنائی۔
سنائی۔

"رسول الله طلقيلة في فرمايا: من زار قبرى و جبت له شفاعتى"

ترجمہ: جس نے میری قبر کی زیارت کی،اس کے لیے میری شفاعت واجب ہو گئی۔ (62)

حضرت سلیمان کی روایت میں قبر کی زیارت کا تھم یوں منقول ہے:

"عن سليمان بن بريدة عن ابيه عن النبي انه قال نهيناكم عن زيارة القبور وقد اذن لمحمد في زيارة قبرامه فزوروها ولاتقولواهجرا"

ترجمہ: سلیمان بن بریدہ سے روایت ہے۔ وہ اپنے والد حضرت بریدہ سے روایت کرتے ہیں اور وہ حضور طبی آبیم سے روایت کرتے ہیں اور وہ حضور طبی آبیم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ طبی آبیم نے قرمایا، ہم نے تمہیں قبروں کی زیارت سے منع کیا تھا۔ محمد طبی آبیم کی والدہ کی قبر کی زیارت کیا کر واور بے ہو دہ باتیں مت کیا کرو۔ (63)

حضرت ابوابوب انصاری کی روضه رسول پر حاضری کے متعلق روایت حضرت داؤد بن صالح سے مروی ہے وہ بیان کرتے ہیں:

''کہ ایک روز خلیفہ مروان بن الحکم روضه رسول ملی ایک کی پاس آیا اور اس نے دیکھا کہ ایک آدمی حضور ملی ایک قر انور پر
اپنامنہ رکھے ہوئے ہے۔ مروان نے اسے کہا: کیا توجانتا ہے کہ توبہ کیا کر رہاہے جب مروان اس کی طرف بڑھا تودیکھا کہ وہ
حضرت ابوابوب انصاری رضی اللہ عنہ ہیں۔ انہوں نے جواب دیا: نعم جئت رسول الله علی ولم آت الحجر ترجمہ:

ہاں میں جانتا ہوں کہ میں کیا کر رہا ہوں میں اللہ تعالی کے رسول ملی ایک بارگاہ میں حاضر ہوا ہوں کسی پھر کے پاس نہیں
آیا ''(64)

## عمربن عبدالعزيز كامعمول مبارك

'' حضرت عمر بن عبدالعزیز گامعمول مبارک تھا کہ وہ کسی زائر کے ذریعے روضہ رسول ملٹی کیا ہم پر اپنا سلام جھیجے۔ یزید بن ابی سعید المعتبری بیان کرتے ہیں کہ میں حضرت عمر بن عبدالعزیز کے ساتھ حاضر ہواجب میں نے انہیں الوداع کہا۔ توانہوں نے فرمایا: مجھے آپ سے ایک



ضروری کام ہے پھر فرمایا: اذااتیت المدینة ستری قبر النبی فی فاقرئه منی السلام جب آپ مدینه منوره حاضر ہوں تو حضور نبی کریم التَّهُ اللَّهِ اللّٰهِ عنی کریم التّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ کی قبر مبارک پر حاضری دے کرمیری طرف سے (آپ کی خدمت میں) سلام عرض کرنا''(65)

''حضرت عمر بن عبدالعزیز کامعمول مبارک تھاکہ وہ شام سے ایک قاصد کو حضور طُوْیَ اَیّنِی کی بارگاہ میں سلام کے لیے بھیجے۔ کان عمر بن عبدالعزیز یوجه بالبرید قاصداً الی المدینة لیقرئ عنه النبی ﷺ ترجمہ: حضرت عمر بن عبدالعزیز کامعمول تھاکہ آپ ایک قاصد کو شام سے بارگاہ نبوی المینی آیم میں این طرف سے در ودوسلام کا ہدیہ پیش کرنے کے لیے بھیجا کرتے تھے''(66)

#### تجزيه

احادیث مبارکہ کے تحقیق مطالعہ سے عیاں ہواکہ قبروں کی زیارت رسول اللہ طنی آیاتی کی سنت مبارکہ ہے۔ نبی طنی آیاتی نے ممانعتِ زیارتِ قبور ثابت ہے۔ آپ طنی آیاتی کی قبر کی زیارت کے زیارتِ قبور ثابت ہے۔ آپ طنی آیاتی کی قبر کی زیارت کے بدلے بندہ مؤمن کو شفاعت کی خوشخری دی گئی ہے۔

# عرس پر نقذ کا تحقیقی جائزه

اس بات کی تحقیق کی جاتی ہے کہ لفظ عرس کی لفظی واصطلاحی حیثیت کیاہے۔شریعت اسلامیہ میں عرس کی شرعی حیثیت کیاہے۔ غلام احمد پرویز نے عرس پر نفذ کرتے ہوئے اسے عیسائیت سے ماخوذ قرار دیاہے۔شریعت اسلامیہ کی روشنی میں تحقیقی مطالعہ کیا جائے گاتا کہ تصور عرس کی حقیقت عیاں ہو سکے۔

## لفظ عرس کی تعریف

عرس کے لفظ کو عروس کی اصل قرار دیا گیاہے اور عروس کالفظ حدیث میں وار د ہواہے ،اسی مناسبت سے عرس کے لفظ کا انتخاب کیا گیا

ہے۔

«سنن ترمذی" کی حدیث میں عروس کالفظ مؤمن کے لیے استعال ہواہے۔

'' حضرت ابوہریرہ دضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ قبر میں منکر نکیر آ کر سوال کرتے ہیں اور پوچھتے ہیں کہ تم اس شخص کے متعلق کیا کہا کرتے سے اور جب مر دہ یہ کہتا ہے کہ یہ اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں اور کلمہ شہادت پڑھتا ہے تواس کی قبر وسیع اور منور کر دی جاتی ہے اور اس سے کہتے ہیں کہ اس عروس کی طرح سوجاؤ جس کواس کے اہل میں سب سے زیادہ محبوب کے سواکوئی بیدار نہیں کرتا۔''(67)

#### عقيقت عرس

اس بات کی تحقیق کی جاتی ہے کہ عرس کی حقیقت کیا ہے۔ علامہ غلام رسول سعیدی نے عرس کی حقیقت بیان کرتے ہوئے لکھا: "حدیث میں مؤمن کے لیے عروس کا لفظ وار د ہے۔ عروس کا لفظ عرس سے ماخو ذہے اور یہ عرس کی لفظی اصل ہے عرس کی حقیقت یہ ہے کہ سال کے سال صالحین اور بزرگان دین کے مزارات کی زیارت کی جائے۔ ان پر سلام پیش کیا جائے اور ان کی تحریف و توصیف کے کلمات کے جائیں اور اتنی مقدار سنت ہے اور قرآن شریف پڑھ کر اور صدقہ و خیرات کا انہیں تو اب پہنچانا یہ بھی دیگر احادیث صحیحہ سے ثابت ہے۔"(68)

## عرس کی شخفیق

اس بات کی تحقیق کی جاتی ہے کہ ناقدین تصوف کے ہاں اس کی حیثیت ونوعیت کیا ہے۔

اس بات کی تحقیق کہ کیا عرس کا تصور مسلمانوں کے علاوہ دیگر الہامی مذاہب میں بھی اس کا کہیں ذکر ہے۔ سید ابوالا علی مودودی نے مزار ہود علیہ السلام کاذکر کرکے اس جگہ عرس کے ثبوت کے بارے یوں لکھاہے:

''آن کے زمانہ تک بھی جنوبی عرب کے باشندوں میں یہی بات مشہور ہے کہ عاداتی علاقہ میں آباد تھے موجودہ شہر مکلاسے تقریباً 152 میل کے فاصلہ پر شال کی جانب میں حضر موت میں ایک مقام ہے جہاں لوگوں نے حضرت ہود علیہ السلام کا مزار بنار کھا ہے اور وہ قبر ہود کے نام سے ہی مشہور ہے ہر سال پندرہ شعبان کو وہاں عرس ہوتا ہے اور عرب کے مختلف مزار بنار کھا ہے اور وہ قبر ہود کے نام سے ہی مشہور ہے ہر سال پندرہ شعبان کو وہاں عرس ہوتا ہے اور عرب کے مختلف حصوں سے ہزاروں آدمی وہاں جمع ہوتے ہیں۔ یہ قبر اگرچہ تاریخی طور پر ثابت نہیں ہے لیکن اس کا وہاں بنایا جانا اور جنوبی عرب کے لوگوں کا کثرت سے اس کی طرف رجوع کرنا کم اس بات کا ثبوت ضرور ہے کہ مقامی روایات اسی علاقہ کو قوم عاد کا علاقہ قرار دیتی ہے۔''(69)

ام واقدى كَ ن رسول الله المَّيْنِيَةِ ك زيارت قبورك عمل مبارك كويوں نقل كياہے:

''رسول الله طنی آیتیم ہر سال شہدا اُحد کی قبروں کی زیارت کرتے تھے۔ جب آپ طنی آیتیم گھائی میں داخل ہوتے تو بہ آواز بلند فرماتے: السلام علیم۔ یوں کہ تم نے صبر کیا پس آخرت کا گھر کیا ہی اچھا ہے۔ پھر حضرت ابو بکر رضی الله عنه ہر سال اسی طرح کرتے تھے۔ پھر حضرت عثمان رضی الله عنه ہر سال اسی طرح کرتے تھے۔ پھر حضرت عثمان رضی الله عنه ہر سال اسی طرح کرتے تھے۔ پھر حضرت عثمان رضی الله عنه ہر سال اسی طرح کرتے تھے۔ پھر حضرت عثمان رضی الله عنه ہر سال اسی طرح کرتے تھے۔ پھر حضرت عثمان رضی الله عنه۔''(70)

معلوم ہوا کہ آپ ملٹی آیٹی مضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ اور حضرت عثمان غنی ٹہر سال شہداء اُحد کی قبر وں پر جایا کرتے تھے۔ گو یاہر سال تواتر کے ساتھ قبر وں پر جاناسنت رسول ملٹی آیٹی اور تعامل صحابہ سے ہر سال قبر کی زیارت کے لیے جانااور کلمات تعریف اور توصیف کہنا ثابت ہوا۔

# تجزيه

احادیث کے تحقیقی مطالعہ سے عیاں ہوا کہ لفظ عرس حدیث مبار کہ سے ماخوذ ہے۔ عرس کی اصل زیارت قبور اور وہاں جا کر صالحین پر سلام پڑھنااور ان کی تعریف وقوصیف کے کلمات کہنا، قرآن کریم کی تلاوت اور صدقہ و خیرات کرنا یہ شریعت اسلامیہ سے مشروع ومباح ہے۔ اس کے علاوہ جو بھی خرافات ہیں شریعت اس کی اجازت نہیں دیتی۔



#### حوالهجات

- 1- پرویز، غلام احمد، تصوف کی حقیقت، (لا ہور: ادارہ طلوع اسلام ٹرسٹ، سن اشاعت 2008ء)، ص 183-
  - 2\_ ايضاً، ص134
- 4. عسقلانی، احمد بن علی، فتح البادی، (بیروت: مطبوعه دارالفکر، من اشاعت 1420هـ)، 434/13-
  - 5- ورةالدهر 29:76-
- 6- طبري، محمد بن جرير، جامع البيان، (بيروت: مطبوعه دارالفكر، بن اشاعت 1415هـ)، 259/29-
  - 7- قرطبتى مالكى ، احمد بن عمر ، المفهم ، (بيروت: مطبوعه دارابن كثير ، سناشاعت 1417هـ)، 607/46-
- 8- تجاج، مسلم بن تجاء، مسلم بن
- 9- بخارى، محمد بن اساعيل، صحيح بخارى، (بيروت: مطبوعه دارالكتب العلمير، سن اشاعت 1412هـ)، قم الحديث: 6697-
- 10- ابوداؤد، سليمان بن اشعث، مدين ابوداؤد، (بيروت: مطبوعه دارالكتب العلميه، من اشاعت 1414هـ)، رقم الحديث: 3289-
- 11. بخارى، محربن اساعيل، صحيح بيخارى، (بيروت: مطبوعه دارالكتب العلمير، من اشاعت 1412هـ)، رقم الحديث: 6608-
  - 12. نمائی، احمد بن شعیب، مسنن ندسانی، (بیروت: مطبوعه دار المعرفه، من اشاعت 1412هـ)، رقم الحدیث: 1538-
- 13- قاضى، عماض بن موسى، اكمال المعلم مفوائله مسلم، (بيروت: مطبوعه دارالوفاء، سن اشاعت 1419هـ)، 387/5
  - 14۔ الجزري، محمد بن الاثير، النهايية، (بيروت: مطبوعه دارالکتبالعلميه، سن اشاعت 1418هه)، 33/5-
  - 15. ترمذى، محد بن عليلى، مسنن قد مذى، (بيروت: مطبوعه دارالفكر، من اشاعت 1414هـ)، رقم الحديث: 1568-
- 16- ابوداؤد، سليمان بن اشعث، مسنن ابوداؤد، (بيروت: مطبوعه دارالكتب العلميه، من اشاعت 1414هـ)، رقم الحديث: 3297-
- 17- بخاري، محد بن اساعيل، صحيح بخادي، (بيروت: مطبوعه داراكتب العلميه، سن اشاعت 1412هـ)، رقم الحديث: 6704-
  - 18 ايضاً، رقم الحديث: 3319-
  - 19 نمائي، احمد بن شعيب، مسنن نهسائي، (بيروت: مطبوعه دار المعرفه، من اشاعت 1412هـ)، رقم الحديث: 3833-
    - 20 ابن عابدين، محمدامين، د دا ملختاد، (بروت: مطبوعه دار حياءالتراث العربي، من اشاعت 1407هـ)، 415/5
  - 21. عجاج، مسلم بن جاج، مسلم بن جاج، مسلم ، (مكه مكرمه: مكتبه نزار مصطفى الباز، من اشاعت 1417هـ)، قم الحديث: 2985-
    - -22 سوره بقره و186:02
    - 22- يرويز، غلام احمد، **تصوف كي حقيقت**، (لا ہور: اداره طلوع اسلام ٹرسٹ، سن اشاعت 2008ء)، ص 221-
      - 24\_ ايضاً، ص107
    - 25- اصفهاني، محمد راغب، المف دات، (مكه مكرمه: مطبوعه مكتبه نزار مصطفى، من اشاعت 1418هـ)، 2523-
      - 26 افريقي، محمر بن مكرم، ليسان العوب، (ايران: سن اشاعت 1405هـ)، 724/11-
        - 27 الجزرى، محمد بن اثير، النهايه، (ايران: سن اشاعت 1364 هـ)، 185/5-
      - 28 ابن تيميه، احمد، فتاوي ابن تيميه، (مطبوعه بامر فهدبن عبدالعزيز، سن ندارد)، 211/1-
- 29- جزرى، محربن محرب حصين معه تحفة الذاكرين، (مصر: مطبوعه مطبع مصطفى البالي واولاده، من اشاعت 1350هـ)، ص34-
  - -30 بخارى، گمرين اسماعيل، صحيح بخارى، باب فضائل صحابه، 335/3، رقم الحديث: 1407-
  - -31 طبراني، سليمان بن احمد، معجم الكبير ، (مصر: مكتبدا بن تيميه، سن ندارد)، رقم الحديث: 218/1،10518
    - 358/12،13334 : ايضاً، رقم الحديث: 358/12،13334
  - 35.8- ترمذي، محمد بن عليني، مينن تدمذي، (بيروت: مطبوعه دارالفكر، سن اثناعت 1414هـ)، ج5، رقم الحديث: 3589-
  - 34 بخارى، محمد بن اساعيل، صحيح بخارى، 10، (بيروت: مطبوعه دارالكتب العلمير، سن اشاعت 1412هـ)، رقم الحديث: 6697-
    - 35 منبل، احمر، مسند احمد، (بيروت: دارالفكر، سن ندارد)، 5/5/5-
    - 36 دېلوي،اساعيل، **صراط منتقي**م، (لا هور: مطبوعه سلفيه، سن ندار د)، ص 50-
  - 37۔ دار می،عبداللہ بن عبدالر حمن، مدنن دار می، (بیروت: مکتبه دارالکتاب العربی، من اشاعت 1407ھ)، رقم الحدیث: 92،1/56-

## غلام احمد پرویز کے نظریات کی روشنی میں روایتی مذہبی تصورات کا تحقیقی و تنقیدی مطالعہ

- 38- ابن ابي شيبه، عبد الله بن محمر، المصنف، (رياض: مكتبة الرشيد، بن اشاعت 1409هـ)، رقم الحديث: 356/6،32002-
  - 39 طبراني، المعجم الصغير، رقم الحديث: 182/2،992-
  - 40 قسطلاني، احمر، موابيب اللدنيه، (بيروت: مطبوعه دارالكتاب العلميه، من اشاعت 1416هـ)، 290/2-
  - 41 عبدالباتي، محمدزر قاني، شرح مواهب، (بيروت: مطبوعه دارالفكر، سن اشاعت 1393هـ)، 290/2-
  - 42 عسقلاني،ابن حجر، فقع العادي، (لا بور: مطبوعه دارنشرالكتاب الاسلاميه، سن اثناعت 1420 هـ)، 61/2-
  - 43 عسقلاني، ابن حجر، الاصابه في تميز الصحابة، (بيروت: مطبوعه دارالكتاب العلمية، سن ندارد)، 536/2-
    - 44. صلى، على بن بربان، انسان العيون في سيرة الامين المامون، (بيروت: دار المعرفة)، 5/3-
      - 45. محمر بن عبدالوہاب، عبدالله، **مختصر سیر ت الرسول**، ص337-
    - 46. پرویز، غلام احمر، تصوف کی حقیقت، (لا بور: اداره طلوع اسلام ٹرسٹ، سن اشاعت 2008ء)، ص 174-
      - 47 ايضاً، ص 183
      - 48۔ سورہ یونس 57:10۔
      - 49 آلوسى، محمود، دوح المعاني، (بيروت: مطبوعه دارالفكر، سناشاعت 1417هـ)، 204/-
  - 50 مفتى، محمد شفين، **معارف القرآن**، (كراجى: مطبوعه اداره المعارف القرآن، من اشاعت 1414 هـ)، 543/4-
- 51 . خارى، محد بن اساعيل، صحيح بخارى، (بيروت: مطبوعه دار الكتب العلمير، سن اشاعت 1412هـ)، رقم الحديث: 4439
  - 52 حجاج، مسلم بن حجاج، مسلم
  - 53- تيبقى،احمد بن حسين، شعب الإيمان، (بيروت: مطبوعه دارالكتب العلميه، من اشاعت 1401هـ)، رقم الحديث: 2580-
    - 54 ابن ماحه، محمد بن بزيد، مدين ابن هاحه، (بيروت: مطبوعه دارالفكر، سن اشاعت 1415هـ)، رقم الحديث: 3501-
- 55- ابوداؤد، سليمان بن اشعث، مسنن ابوداؤد، (بيروت: مطبوعه دارالكتب العلميه، من اشاعت 1414هـ)، رقم الحديث: 3887-
  - 56 يبيقى احدين حسين، مدين كويي، (ملتان: مطبوعه نشرالينه، سن ندارد)، 9/050-
  - 57 ترمذي، محد بن عليي ، سنن قد مذي ، (بيرات: مطبوعه دارالفكر ، من اشاعت 1414هـ) ، رقم الحديث: 2057-
  - 58- تجاج، مسلم بن تجاني، صحيح مسلم، (مكه مكرمه: مكتبه نزار مصطفى الباز، بن اشاعت 1417هـ)، رقم الحديث: 2200-
    - 59 ترندى، محد بن عليلى، سنن قد مدى، (بيروت: مطبوعه دارالفكر، سن اشاعت 1414هـ)، رقم الحديث: 3528-
    - 60- يرويز، غلام احمر، ت**ضوف كي حقيقت**، (لا بور: اداره طلوع اسلام ٹرسٹ، من اشاعت 2008ء)، ص99-100
- 61 عجاج، مسلم بن عجاج، مسلم، كتاب الجنائذ، (مله مكرمه: كلتبه نزار مصطفى الباز، بن اشاعت 1417هـ)، رقم الحديث: 22-
  - 62 دار قطنى، على بن عمر، المسنن داد قطنى، (بيروت: مكتبه دارالمعرفه، سن اشاعت 1966ء)، 278/2-
  - 63 حجاج، مسلم بن حجاج، مسلم
    - 64 هنبل، احمر، المسند، (بيروت: مكتبه المكتب الاسلامي، سن اشاعت 1978ء)، 422/5-
  - 65. حاكم، حجرين عبدالله ، المستد، ي ، (بيروت: مكتبه دارالكتب العلميه ، سن اشاعت 1990ء)، 560/4، قم الحديث: 8571
- -66 يبيقي، احمد بن حسين، شعب الايمان، (بيروت: مطبوعه دارالكتب العلميه، من اشاعت 1401هـ)، رقم الحديث: 4166، 3/ 491
  - 67 ترمذي، محمد بن عليلي، بيدنن قد هذي ، (بيروت: مطبوعه دارالفكر، سن اشاعت 1414هـ)، رقم الحديث: 1073-
    - 68 سعيدي، غلام رسول، **تبيان القرآن**، (لا ہور: فريديک سٹال، من اشاعت 2009ء)، 203/4،
    - 69۔ ابولا علی، سید مود ودی، تع**نیم القرآن**، (لا ہور: مکتبہ ادارہ تر جمان القرآن، سن اشاعت 1983ء)، 615/4-6
      - 70 الواقدي، محربن عمر، كتاب المغاذي، (بيروت: مكتبه عالم الكتب، من اشاعت 1404هـ)، 1313-